
Ch
rist
us Jesus gegen euch. 19 Den Geist löscht nicht aus;20

Wei
ssagungen verachtet nicht; 21 prüft aber alles,das

Gute haltet fest. 22 Von aller Art des Bösen haltet euchfer
n. 2

3 Er selbst aber, der Gott des Friedens, heilige euch
völ
lig; und euer ganzer Geist und Seele und Leib werde tadellos

nehmt Schwa
chen an,

seid lan
gmütig

gegen
alle. 15 Seht

zu, dass niem
and Bös

es mit B
ösem jemand

vergelte,

sondern strebt
allezeit d

em Guten n
ach ge

geneinander

und gegen alle
. 16 Freut

euch all
ezeit; 1

7 bete
t unablässig;

18 danksagt in a
llem, denn

dieses is
t der W

ille Got
tes in

21 prüft aber alles,

Zeitschrift zum besseren

Verständnis der Bibel

Heft 1
Jan./Feb. 2026

(1. Thessalonicher 5,21)

PRÜFET ALLES

Obadja

Gefühle

Priszilla

Euer Name steht im Himmel geschrieben

Reine und unreine Tiere nach dem Gesetz (Teil 23)



Im vergangenen Jahr wurde in den Nachrichten vielfach über eine Zeiten‐
wende und über Kipppunkte berichtet. Was bedeutet ein Kipppunkt? Oft wird
dazu das anschauliche Beispiel eines Schülers gezeigt, der seinen Stuhl
nach hinten lehnt, bis er nur noch auf zwei Stuhlbeinen balanciert. In diesem
instabilen Zustand genügt eine kleine Störung und er verliert das Gleichge‐
wicht, stürzt nach hinten. Laut, peinlich und schmerzhaft.

Heute stehen wir vor dem Problem, dass die steigende Erderwärmung
das Gleichgewicht des Klimas auf der Erde zum Kippen bringen könnte und
sich die ganze Welt so stark verändern würde, dass womöglich die Hälfte
aller Tiere und Menschen sterben könnte. Der Kipppunkt, englisch „tipping
point“ oder „point of no return“, sei erreicht, heißt es heute schon von pessi‐
mistischen Forschern. Und niemand ist in Sicht, der diesen Prozess stoppen
könnte.

In der Bibel, in der Geschichte der Menschheit, finden wir ebenfalls solche
Kipppunkte, die sich weltweit auswirkten. Die größte Zeitenwende seit der
Sintflut trat im positiven Sinn sicherlich mit Jesus Christus, dem Sohn
Gottes, ein. Seine Botschaft und sein Wirken, sein Tod und seine Aufer‐
stehung veränderten die Welt bis heute nachhaltig wie kein anderes Ge‐
schehen davor oder danach. Am Kreuz hat Jesus Christus das Gesetz der
Sünde und des Todes überwunden. Durch diesen Sieg wurde in einer Welt,
die der Vergänglichkeit unterworfen war, die Hoffnung auf eine reale, leib‐
liche Auferstehung lebendig.

In der Bibel ist ein zukünftiger Kipppunkt vorhergesagt, ein „Tag des
HERRN“, sowohl im Alten als auch im Neuen Testament. Die bekannte Vision
eines der größten Könige des Altertums zeichnet ein prophetisches Bild der
Reiche der Menschheit und ihrer zukünftigen Geschichte und macht zu‐
gleich das fragile Gleichgewicht und seinen Kipppunkt sichtbar:

Liebe Leserinnen, liebe Leser,



Gold und Silber, die schwersten Elemente, stehen auf wenig stabilen
Füßen aus Eisen und Ton. Ein Stein trifft genau ebendiese Füße, die unsere
Endzeit versinnbildlichen: es sind viele Nationen, die in ständigem Konkur‐
renzkampf miteinander stehen, uneins und zerstritten. Das Reich Gottes
kommt plötzlich, wie ein Felsbrocken, der sich vom Berg löst. Die politischen
Reiche der Menschen, so mächtig und bedrohlich sie auch erscheinen
mögen, werden zerschmettert. Der Stein aber wächst zu einem gewaltigen,
ewigen Berg, der die ganze Erde überragt.

Weder Angst noch Pessimismus sollten unser Gemüt beschweren,
sondern Zuversicht und die Hoffnung auf eine gute und gerechte Zukunft. Im
Jahr 2026 können wir unsere Aufmerksamkeit auf die Kipppunkte richten,
seien es persönliche Ereignisse, Wendepunkte in unserem eigenen Leben
oder politische Ereignisse, die sich vielleicht erst im Rückblick als Kipppunkt
erweisen. Wachsamkeit bleibt wichtig, denn wir wollen bereit sein für die
Rückkehr des zukünftigen Königs Jesus Christus und für das weltweite Frie‐
densreich Gottes, das stabil und unerschütterlich sein wird wie jener Stein,
der die Reiche der Menschen zu Fall bringt.

In dieser Zuversicht wünschen wir Ihnen ein gesegnetes neues Jahr!
Micha Imhof, Martin Bogner & Team

Esslingen, im Januar 2026

„Dieses Bild, sein Haupt war aus feinem Gold, seine Brust und seine
Arme aus Silber, sein Bauch und seine Lenden aus Bronze, seine
Schenkel aus Eisen, seine Füße teils aus Eisen und teils aus Ton. Du
schautest, bis ein Stein losbrach, und zwar nicht durch Hände, und das
Bild an seinen Füßen aus Eisen und Ton traf und sie zermalmte. Da
wurden zugleich das Eisen, der Ton, die Bronze, das Silber und das Gold
zermalmt, und sie wurden wie Spreu.“

– Daniel 2,32–34



2

Alle Artikel vervielfältigt mit freundlicher Genehmigung der Autoren sowie der
Herausgeber der beiden Zeitschriften Glad Tidings und The Christadelphian.
Alle angeführten Bibelstellen sind, sofern nicht anders angegeben, der Revidierten
Elberfelder Übersetzung (© 1985/1991/2006) entnommen.

Inhaltsverzeichnis

Obadja

Gefühle

Priszilla

Euer Name steht im Himmel geschrieben

Reine und unreine Tiere nach dem Gesetz (Teil 23)

Ein kurzer Gedanke zur Tageslese (Psalm 23)

1.

2.

3.

4.

5.

6.

3

5

13

20

27

29



Esau und Jakob

Berg Esau und Berg Zion

Eine kurze Prophezeiung über Israels arabische Nachbarn, die besonders
auf unsere Zeit zutrifft – mit einem erstaunlichen Ergebnis!

Der hebräische Name Obadja bedeutet „Diener Jahwehs”, des Gottes
Israels. Interessanterweise handelt diese Prophezeiung, die nur ein Kapitel
umfasst, sowohl von Israel als auch von den Arabern.

Die Araber, die von Esau (Edom) abstammen, lebten südlich und östlich
des Toten Meeres (siehe Landkarte). Sie waren Israel gegenüber stets
feindlich gesinnt, genau wie ihr Vorfahr Esau gegenüber Jakob, dem Stamm‐
vater des Volkes Israel (vgl. 1Mo 27,41).

Als die Babylonier um 586 vor Christus in Juda einfielen, nutzten die Edo‐
miter die Gelegenheit, um den Juden in den Rücken zu fallen (Ob 11–14).

Der Berg Esau (Ob 8.9.19.21), manchmal auch Berg Seir genannt, ist ein
anderer Name für das Land Edom. Heute ist es der südliche Teil des König‐
reichs Jordanien.

Der Berg Zion befindet sich in Jerusalem. Hier war die Hauptstadt des
alten Reiches Gottes. Und hier wird auch Christus als König regieren, wenn
er wiederkommt.

Israel wird wieder das gesamte Gebiet einnehmen, wie es in Obadja 19
und 20 beschrieben wird. Alle Nationen, einschließlich vieler arabischer
Völker, werden davon großen Nutzen haben, wenn „die Königsherrschaft dem
HERRN gehören wird” (Ob 21; vgl. Jes 2,1–4).

3

Die 66 Bücher der Bibel

Obadja
1.

Norman Owen



4

Obadja 11–14 – siehe Psalm 137,7
Obadja 17 – siehe Joel 2,32
Obadja 21 – siehe Daniel 2,44; 7,27

Interessante Verbindungen mit anderen Teilen der Bibel

Ursprünglich erschienen unter dem Titel „Obadiah“, Teil 31 der Reihe The 66 Books of
the Bible. Aus dem Englischen übertragen von Elke Seitter.

„Denn nahe ist der Tag des HERRN über alle Nationen. Wie du getan
hast, wird dir getan werden. Dein Tun wird auf deinen Kopf zurück‐
kehren. […] Aber auf dem Berg Zion wird Rettung sein, und er wird heilig
sein. Und die vomHaus Jakob werden ihre Besitztümer wieder in Besitz
nehmen.“

„Und dieWeggeführten dieses
Heeres der Söhne Israel
werden in Besitz nehmen,
was den Kanaanitern gehört,
bis Zarpat, und die Wegge‐
führten von Jerusalem, die in
Sefarad¹ sind, die Städte des
Südens.“

– Obadja 15,15.17

– Obadja 20,20

Zarpat

EDOM (Berg Seir)

Berg Zion

Berg Ephraim

(Philister)

NEGEV

GAZA

GILEAD

SAMARIA

„Sefarad” ist der einzige Name, der auf dieser Karte nicht zu finden ist. Die jüdische
Tradition verbindet dies mit der Diaspora entweder in Sardes (Kleinasien) oder in
Spanien. Es ist bezeichnend, dass Sefarad zum hebräischen Namen für die Ibe‐
rische Halbinsel (Spanien) wurde und den Begriff „sefardische Juden” hervor‐
brachte – diejenigen aus Spanien, die 1492 meist in Länder des Mittelmeerraums
zerstreut wurden (aber auch nach Nordafrika und in die Neue Welt).

¹



5

Gefühle2.

Johannes Bogner

„Ist dieser nicht der Zimmermann, der Sohn derMaria, und ein Bruder des
Jakobus und Joses und Judas und Simon? Und sind nicht seine
Schwestern hier bei uns?“

–Markus 6,3

Der Evangelist Lukas beschreibt Jesu Jahre vor dem Beginn seines öf‐
fentlichen Auftretens – die Phase, in der Jesus von einem kleinen Jungen zu
einem Mann heranwuchs. Über diese Zeit ist uns insgesamt nur wenig über‐
liefert. Wir hören von seiner Geburt, seinem Auftreten im Tempel im Alter von
zwölf Jahren und anschließend von seiner Taufe durch Johannes sowie der
Versuchung in der Wüste.

Alles Weitere aus diesen dreißig Jahren bleibt uns verborgen. Doch
dürfen wir annehmen, dass Jesus eine gewöhnliche Kindheit und Jugend
durchlebte. In seiner Heimat galt er jedenfalls als ein ganz normaler Mensch.

Daraus können wir schließen, dass Jesus den Beruf des Zimmermanns²
ausübte. Dieses Handwerk hatte er von seinem Vater erlernt und er blieb bis
zu seiner Taufe in diesem Beruf tätig. Wir können davon ausgehen, dass
Jesus unter normalen Bedingungen aufwuchs. Er durchlief die gleichen
Lernprozesse, die auch wir kennen, zeigte dabei jedoch eine außergewöhn‐
liche Auffassungsgabe. Schon als Zwölfjähriger führte er im Tempel mit den
Lehrern Gespräche über die heiligen Schriften und versetzte sie mit seinen
Antworten ins Staunen.

Die Taufe im Jordan markierte einen neuen Abschnitt im Leben Jesu. Mit
Wasser und Gottes Geist getauft, wandte er sich seinem öffentlichen Wirken

Hierzu gibt es jedoch begründete Annahmen, dass Jesus den Beruf eines Bau‐
meisters ausgeübt und mit Steinen gearbeitet haben könnte.

²



6

zu. Er lehrte Gottes Wort mit Vollmacht und bestätigte seine Botschaft mit
Wundertaten. Zuvor musste er allerdings eine Prüfung bestehen.

Unmittelbar nach seiner Taufe hielt sich Jesus vierzig Tage in der Wüste
auf. Diese Zeit war eine Phase der Vorbereitung auf sein bevorstehendes
Werk, das Gott für ihn bestimmt hatte: Als der verheißene Nachkomme
Davids die Sünde im Fleisch zu besiegen und allen, die nach Frieden und Ver‐
söhnung mit Gott trachten, den Weg zurück zu Gott zu eröffnen. Erfüllt von
Gottes Wort und Kraft widerstand er den Versuchungen, indem er Gottes
Willen über alles stellte.

Nicht seine menschlichen Bedürfnisse sollten ihn leiten, sondern der
Auftrag seines Vaters und der von Gott verordnete Weg des Friedens.
Gewiss hätte er Steine in Brot verwandeln oder einen spektakulären Sprung
von der Tempelzinne unbeschadet überstehen können.

Diese Begebenheit macht uns zwei Dinge deutlich:

Was gute und schlechte Gedanken voneinander unterscheidet, hängt von
der moralischen Urteilsfähigkeit des Einzelnen ab. Jeder Mensch besitzt die
Fähigkeit, zwischen Gut und Böse zu unterscheiden, doch hierbei finden wir
eine große Bandbreite. Was der eine als verwerflich empfindet, kann ein
anderer als wohltätig ansehen. Wenn jedoch eine gemeinsame Grundlage
vorhanden ist, ein gemeinsamer Glaube, dann treten solche Unterschiede
weniger stark hervor.

Auch Jesus hatte Gefühle.
Auch Jesus lebte in einer Gedankenwelt wie wir. Wenn ein Mensch allein
ist, und eine Entscheidung treffenmuss, so entstehen in seinem Kopfmit‐
unter auch widersprüchliche Gedanken. Wir betrachten die Sache von
verschiedenen Seiten und wägen ab, welche Idee wir in die Tat umsetzen
oder welchen Weg wir wohl einschlagen sollten. Auch bei Jesus war dies
so. Da er jedoch beständig Gottes Wort im Herzen und Seine Gebote im
Sinn hatte, traf er stets die richtige Entscheidung und handelte immer im
Einklang mit Gottes Willen.



Die Ursache negativer Gedanken liegt oft in unseren Gefühlen. Diemeisten
Menschen streben danach, die Zeit möglichst angenehm zu verbringen. Wir
neigen dazu, uns etwas zu gönnen. Der moderne Mensch möchte sein Leben
auskosten. Er sucht nach Erlebnissen, die ihn glücklich machen, selbst wenn
dieses Glück nur kurz anhält. Eine wichtige Rolle spielt dabei das Selbstwert‐
gefühl, das jeder Mensch braucht, um die Höhen und Tiefen des Lebens zu
bewältigen. Wer keinen Glauben hat, versucht sein Glück häufig dadurch zu
finden, dass er sich sein Selbstwertgefühl erarbeitet: durch das Erreichen
selbst gesetzter Ziele. Der eine sucht sein Glück im Geld, der andere durch
Erfolg im Sport, im Beruf oder im Erlernen besonderer Fähigkeiten – und
heute natürlich auch in Bekannt- und Beliebtheit besonders in den sozialen
Medien.

Der gläubige Mensch lebt aus der Gewissheit, dass Gott ihn liebt und
wertachtet. Daraus erwachsen Dankbarkeit und Freude und der Wunsch,
diese Liebe untereinander weiterzugeben und Gott mit seiner Lebensweise
zu ehren.

In der Welt wird der eigene Platz auf der Selbstwertskala von vielen
äußeren Faktoren bestimmt: von der Stellung in der Gesellschaft, vom Beruf,
vom Geld und einigen anderen Dingen, vor allem aber von der Zufriedenheit
des Einzelnen mit seinem Leben.

Auch zu Jesu Zeiten war das bereits so. König zu sein, galt für viele als
Inbegriff eines wunderbaren Zustandes. Auch Jesus kannte diese Vor‐
stellung, und in der Versuchung kam in ihm das Verlangen auf, die ihm von
Gott bereits zugesprochene Macht sofort auszuüben. Gedanken darüber,
was er alles regieren könnte, kamen in ihm auf. Doch Jesus wusste, welchen
Weg sein Vater für ihn vorgesehen hatte. Er prüfte seine Gedanken, ordnete
sie und stellte sie dem Willen seines Vaters gegenüber. Und er kam zu dem
klaren Schluss:

7

„Du sollst den Herrn, deinen Gott, anbeten und ihm allein dienen.“
– Lukas 4,8



8

Als Jesus nach Nazareth kam und in der Synagoge die ersten beiden
Verse aus Jesaja 61 lesen durfte, was ganz bestimmt kein Zufall war, spürte
er in diesem Moment die Kraft und Gegenwart Gottes: Das erfüllte ihn mit
tiefer Gewissheit und großer Freude, und so sagte er: „Heute ist diese Schrift
vor euren Ohren erfüllt“ (Lk 4,21). Doch dafür erntete er am Ende nur Zorn und
Ablehnung. Und hätte er nicht die Macht gehabt, mitten durch sie hindurch‐
zugehen, hätten sie ihn vom Berg hinabgestoßen.

Diese Geschichte und Jesu Umgang mit seinen Gefühlen und Gedanken
zeigen, dass es sinnvoll ist, sich noch etwas intensiver mit dem Thema
„Gefühle“ zu beschäftigen.

Als Beispiele seien zunächst einige grundlegende Gefühle genannt:
Hunger, Durst, Schmerz, Kälte, Wärme, Müdigkeit, Hass, Liebe, Neid, Groll,
Zorn, Freude, Leid sowie Lust und Unlust in ihren vielfältigen Ausprägungen.

Die Gefühlswelt, in der wir leben, entsteht aus unseren körperlichen und
seelischen Reaktionen auf alles, was auf uns einwirkt und was wir tun. Die
körperlichen Gefühle können wir meist gut beeinflussen: Hunger lässt sich
stillen, gegen Kälte kann man etwas tun. Und falls einmal keine sofortige
Abhilfe möglich ist, muss man eben eine Weile aushalten. Umso größer ist
die Freude, wennman nach starkem Frieren endlich einen warmen Ort findet.

Es gibt aber auch eine andere Art von Gefühlen: Zeiten, in denen es uns
weniger gut geht, in denen wir niedergeschlagen oder depressiv sind, in
denen uns alles über den Kopf wächst, wir erfolglos bleiben, vom Pech ver‐
folgt scheinen und keine Freude mehr empfinden.

Psychische Beschwerden sind oft viel schwerer zu ertragen als körper‐
liche. Negative Gefühle können viele Ursachen haben und unser Tun und
Handeln stark beeinflussen. Wir reagieren empfindlicher, haben weniger
Geduld mit anderen, sind plötzlich mehr auf uns selbst fixiert und verlieren
leicht den Blick für das Wichtige.

Um dem abzuhelfen, können wir uns ein Beispiel an David nehmen, der
ebenfalls ein Mensch mit einem sehr intensiven Gefühlsleben war. In vielen
Psalmen bringt er zum Ausdruck, wie er in Zeiten der Not fest auf den HERRN
vertraute und sich dadurch einen Weg aus der Niedergeschlagenheit bahnte.



9

Bis jetzt habe ich viel über den Umgang mit unseren eigenen Gefühlen
berichtet, aber noch nicht über unseren Einfluss auf die Gefühle anderer. So
wie unsere eigenen Gefühle durch andere Menschen beeinflusst werden,
wirken sich auch unser Verhalten, unsere Ausdrucksweise und unsere Worte
auf die Gefühle unserer Mitmenschen aus. Vieles, was wir aussprechen,
kann kränkend, erniedrigend, aufstachelnd, Ärgernis erregend sein – aber
ebenso aufbauend, Freude erweckend, begeisternd.

Nicht umsonst ermahnt uns Jesus, mit unserer Zunge vorsichtig umzu‐
gehen:

Der Umgang mit unseren Gefühlen ist keineswegs einfach: Jedes
Gefühl – ob aus unserem Leib oder aus unserer Seele – muss von unserem
Geist, unserem Bewusstsein, unserer moralischen Identität verarbeitet
werden. Man könnte auch sagen: Unsere Gefühle müssen der Erkenntnis von
Gut und Böse untergeordnet werden. Das ist leicht gesagt, jedoch in der
Praxis oft schwer umzusetzen.

Denn manche Gefühle werden so stark, dass sie uns beherrschen, wenn
wir sie nicht befriedigen. Sie schränken unsere Fähigkeit zum klaren Denken
ein, trüben unseren – ohnehin nur gelegentlich – ungetrübten Blick und

„Sei mir gnädig, o Gott, sei mir gnädig! Denn zu dir nimmt Zuflucht
meine Seele, und ich will Zuflucht nehmen zu dem Schatten deiner
Flügel, bis vorübergezogen das Verderben. […] Denn groß bis zu den
Himmeln ist deine Güte, und bis zu den Wolken deine Wahrheit.“

„Begreift ihr nicht, dass alles, was in den Mund hineingeht, in den Bauch
geht und in den Abort ausgeworfen wird? Was aber aus dem Mund her‐
ausgeht, kommt aus dem Herzen hervor, und das verunreinigt den Men‐
schen. Denn aus dem Herzen kommen hervor böse Gedanken: Mord,
Ehebruch, Unzucht, Diebstahl, falsche Zeugnisse, Lästerungen.“

– Psalm 57,2.11

– Matthäus 15,17–19



10

Ganz anders verhält es sich mit dem Hunger nach geistiger Nahrung.
Dieser Hunger fehlt in unserer Zeit bei vielen Menschen, weil sie von Medien,
Freizeit, Hobbys, Arbeit und allerlei Scheinbedürfnissen überfüllt sind.

Doch dieser geistige Hunger kann und muss sich entwickeln. Er entsteht
bei Menschen, die mit ihrem Dasein nicht zufrieden sind; denen die Erfüllung
materieller Bedürfnisse nicht genügt, die im Leben nach Sinn suchen und in
dieser Hinsicht unbedingt die Wahrheit erkennen wollen.

Die Gefühlswelt des Menschen ist weit verzweigt und vielschichtig. Sie
wird durch eine Vielzahl von Faktoren geformt und jeder Mensch empfindet
und denkt auf seine eigeneWeise. Entsprechend unterschiedlich ist auch der
Umgang mit den eigenen Gefühlen.

Petrus weist uns genau auf dies Spannung hin: Einerseits mahnt er uns,
„seid nüchtern, wachet“ (1Petr 5,8), andererseits fordert er uns auf, „liebet ein‐
ander“ (1Petr 1,22).

„Seid nüchtern“ bezieht sich auf unsere eigenen Bedürfnisse und
Wünsche. Dabei gilt, was Jesus sagt: „Niemand lebt davon, dass er viele
Güter hat“ (Lk 12,15). Oder:

führen uns in Versuchung, ihnen nachzugeben, obwohl wir es eigentlich nicht
wollen. So ist zum Beispiel der Wille, ein starkes Hungergefühl zu unter‐
drücken, um eine ansehnliche Figur zu erhalten, oft nicht stark genug.

Einander zu lieben bedeutet, das Mitgefühl zu schärfen: sich in die Lage
des anderen hineinzuversetzen, sich mit den Fröhlichen zu freuen und mit
den Weinenden zu weinen. Es heißt auch, sich vorher bewusst zu machen,
wasman anrichten kann, falls manmeint, den anderen ermahnen zumüssen
– und dabei unbedacht in dessen Wunden rührt.

Als Beispiel können wir die Vorgeschichte zu dem zuvor gelesenen Ab‐
schnitt heranziehen:

„Seid nicht besorgt für das Leben, was ihr essen, noch für den Leib, was
ihr anziehen sollt.“

– Lukas 12,22



11

Wir haben uns vielleicht schon gefragt, wie Jesus von uns eine stille
Öffnung des Herzens für Gott verlangen kann, wo wir Ihn doch nicht sehen
und Seine Existenz nur im Glauben erkannt wird.

Diese Liebe kann nur wachsen, wenn wir uns immer mehr die Größe und
Allmacht Gottes vor Augen halten, Spuren Seiner Gegenwart bedenken und
uns täglich neu von Seinen Taten und Verheißungen berühren lassen. Ohne
dieses sich ständige Erinnern bleibt die Liebe etwas Imaginäres, etwas Un‐
wirkliches, etwas Vorgespieltes, ja etwas Geheucheltes. Denn diese Liebe ist
nicht etwas, das wir aus eigener Kraft hervorbringen könnten; sie ist eine be‐
sondere Fähigkeit des Herzens, und wir alle können uns nur darum bemühen,
dass sie in uns Gestalt gewinnt.

Im Markusevangelium hören wir, wie der Schriftgelehrte bekennt, dass
die Erfüllung dieses Gebots mehr wiegt als alle Schlachtopfer und Dank‐
opfer. Jesus erkennt, dass dieser Mann den Sinn der Gebote wirklich ver‐
standen hat, und spricht zu ihm: „Du bist nicht fern vom Reich Gottes“
(Mk 12,34).

So trat zutage, dass in ihren Herzen keine Liebe zu Gott wohnte.

„Jesus antwortete ihm: Das erste [Gebot] ist: Höre, Israel: der Herr,
unser Gott, ist ein Herr; und du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben aus
deinem ganzen Herzen und aus deiner ganzen Seele und aus deinem
ganzen Verstand und aus deiner ganzen Kraft!“

„Warum übertreten deine Jünger die Überlieferung der Ältesten? Denn
sie waschen ihre Hände nicht, wenn sie Brot essen. Er aber antwortete
und sprach zu ihnen: Warum übertretet auch ihr das Gebot Gottes um
eurer Überlieferung willen? […] Heuchler! Treffend hat Jesaja über euch
geweissagt, indem er spricht: Dieses Volk ehrt mich mit den Lippen,
aber ihr Herz ist weit entfernt von mir.“

– Matthäus 12,29.30

– Matthäus 15,2.3.7.8



An dieser Aussage erkennen wir, dass nicht eine reine, gefühlsbetonte
Liebe im Vordergrund steht, sondern eine Liebe, die aus Erkenntnis erwächst
und sich im Handeln des Glaubens bewährt. Auch die Übersetzung spielt
hier eine Rolle: das griechische Wort „agapáo“ umfasst mehr als unser deut‐
sches Wort „Liebe“. Es beschreibt kein spontanes Gefühl, sondern eine be‐
wusste willentliche Ausrichtung des Herzens, die sich im Sein und im
Handeln zeigt.

Das wird besonders deutlich, wenn wir an das Gespräch zwischen Jesus
und Petrus in Johannes 21,15 denken: Jesus fragt Petrus: „Liebst du mich?“
und verwendet dabei das Wort „agapáo“, die Liebe des Willens, der Hingabe,
der Treue. Petrus aber antwortet jedes Mal mit „phileo“. „Du weißt, dass ich
dich lieb habe“, eine Liebe der Zuneigung, der Freundschaft und der Nähe.
Darin zeigt sich, dass die Agape-Liebe für Petrus etwas war, das er nicht
einfach aus sich heraus hervorbringen konnte. Er antwortet ehrlich mit dem,
was er in diesem Moment geben konnte: „Ich habe dich phileo-lieb.“

Was Agape-Liebe bedeutet, zeigt sich in dem, was Jesus vollbracht hat.
Er gab sich selbst hin und nahm das Leiden auf sich, weil er den Vater liebte
und den Willen Gottes erfüllen wollte. In seinem Opfer wird sichtbar, was
diese Liebe wirklich ist.

12

„Wenn es nun irgendeine Ermunterung gibt in Christo, wenn irgendeinen
Trost der Liebe, wenn irgendeine Gemeinschaft des Geistes, wenn
irgend innerliche Gefühle und Erbarmungen, so erfüllet meine Freude,
dass ihr einerlei gesinnt seid, dieselbe Liebe habend, einmütig, eines
Sinnes.“

– Philipper 2,1.2



13

Priszilla3.

Helen Light

Die Begegnung mit dieser bemerkenswerten Frau in der Bibel lädt uns
dazu ein, über jene positiven Eigenschaften nachzudenken, die uns die
größte Freude bereiten – die Tugenden der Liebe und Hilfsbereitschaft. Die
Geschichte von Priszilla und ihrem Ehemann Aquila in ihrer Beziehung zum
großen Apostel Paulus ähnelt in mancher Hinsicht der Geschichte von Maria
und dem Haushalt von Bethanien in ihrer Beziehung zu Jesus Christus. So
wie Jesus seine ermatteten Kräfte in der ruhigen Gelassenheit von Marias
Liebe und Dankbarkeit wiederauffrischen konnte, so erfuhr auch Paulus die
Kostbarkeit aufrichtiger Freundschaft und Unterstützung durch diese
gläubige Frau und ihren Mann.

Wenn wir diese Tatsache im Hinterkopf behalten, während sich das auf‐
gezeichnete Leben von Priszilla entfaltet, werden wir erkennen, dass das
Leben als eines Nachfolgers Jesu so viele Möglichkeiten eröffnet, zur
rechten Zeit eine helfende Hand und ein gutes Wort zu schenken und Ruhe,
Frieden und Mitgefühl zu verbreiten.

In welchem Jahr Priszilla geboren wurde, an welchem Ort oder in
welchem Land, ist uns nicht bekannt. Einige Kommentatoren glauben, dass
sie Jüdin war. Andere verorten ihre Herkunft in Rom und sprechen ihr gar
einen höheren sozialen Rang zu als ihrem Ehemann. Von den sechs Erwäh‐
nungen Priszillas in der Bibel wird ihr Name in der Hälfte der Fälle vor dem
ihres Mannes Aquila genannt – vielleicht ein Zeichen für ihre besondere Be‐
deutung. Aufgrund ihrer Eigenschaften im späteren Lebenmüssen wir davon
ausgehen, dass sie eine aktive, energische Frau war, die intelligent, eloquent
und gebildet war – Gaben von nicht geringem Wert. Ihr Ehemann war Jude
und stammte aus Pontus, einem Teil der heutigen Türkei. Als Beruf übten
beide das Zeltmacherhandwerk aus. Ob sie Kinder hatten, ist nicht über‐
liefert; möglicherweise waren ihre Kinder zum Zeitpunkt, als wir von ihnen
lesen, bereits erwachsen und lebten nicht mehr bei ihnen.



14

Bevor uns diese biblischen Gestalten durch das Lesen der Schrift entge‐
gentreten, hatten sie in Rom gelebt. Rom bot bei ausreichendem Einkommen
ein komfortables Leben. Doch standen extremer Reichtum und Trägheit im
Kontrast zu Elend und Laster, während Misstrauen, Intrigen und Gegenin‐
trigen die Atmosphäre prägten. Dem Tiberius folgte der exzentrische Ca‐
ligula, Enkel von Tiberius' zweiter Frau, auf den Kaiserthron. Caligulas
Freundschaft mit dem weltgewandten jüdischen Prinzen Agrippa war für die
Juden ein Glück, denn er nutzte seine Nähe zu Caligula, um jüdische Inter‐
essen zu vertreten. So blieb der Tempel in Jerusalem von der Entweihung
durch kaiserliche Standbilder verschont, und die jüdische Gemeinde durfte
zumindest eine Zeitlang aufatmen.³

Die einfachen Bürger Roms jedoch litten unter der Last eines launischen
Herrschers. Nach einer kurzen, aber turbulenten Regierungszeit wurde der
tyrannische Kaiser ermordet. Sein Nachfolger war Claudius, ein von vielen
unterschätzter Mann, der mitunter durch das geschickte Handeln desselben
Agrippa zum Cäsar erhoben wurde. Obwohl er pro-jüdische Sympathien
hegte, konnte er die Ausweisung der Juden aus Rom um das Jahr 49 nach
Christus während seiner Herrschaft nicht verhindern. Infolge dieses Erlasses
verließen Priszilla und Aquila zu jener Zeit die Stadt Rom und zogen nach
Korinth.

Korinth war in jenen Tagen eine für ihre religiösen Kulte und ihr florie‐
rendes Handelsleben bekannte Stadt, aber auch für eine Lebensweise, die
als sittenlos und ausschweifend beschrieben wurde. Der Begriff „Korinthi‐
sieren“ wurde sprichwörtlich für moralische Enthemmung verwendet. Von
Julius Cäsar kurz vor Christi Geburt neu gegründet, hatte sich die Stadt rasch
zu einer wohlhabenden Metropole mit kultureller Vielfalt, aber auch wach‐
sender moralischer Entgrenzung entwickelt. Der Tempel der Aphrodite Pan‐
demosmit seinen kultischen Sexualpraktiken galt als Symbol für legitimierte
Ausschweifung im religiösen Gewand.

Flavius Josephus, Jüdische Altertümer Buch 18, Kapitel 8–9³



15

In dieser geistlich herausfordernden Umgebung ließen sich Priszilla und
Aquila nieder, um ihrem Handwerk als Zeltmacher nachzugehen. Genauer
gesagt lässt sich vermuten, dass sie Zeltplanen herstellten. Robustes Zie‐
genhaar wurde zur damaligen Zeit zu langen Streifen gewebt, welche an‐
schließend zu Zeltplanen, Teppichen oder Segeltuch zusammengesetzt
wurden.⁴ In einer Stadt mit zwei Häfen mangelte es nicht an Aufträgen für
Segeltuch – ihre Arbeit war dadurch sicherlich gefragt. Hier begegneten sie
Paulus, und es entstand eine wunderbare, lebenslange Freundschaft. Die
genauen Umstände ihrer ersten Begegnung werden nicht erwähnt. Doch wir
wissen, dass Paulus denselben Beruf ausübte wie sie. Vielleicht suchte er
Unterkunft und Arbeit und stieß dabei auf ihr Haus. Möglich ist auch, dass
sie sich in der Synagoge trafen – einem Ort, an dem, wie historische Quellen
berichten, „die Menschen nicht gemischt saßen, sondern die Goldschmiede
für sich, die Silberschmiede für sich [...] und die Weber für sich. Und wenn ein
armer Mann dorthin kam, erkannte er die Mitglieder seines Handwerks und
ging zu ihnen, und von dort kam seine Unterstützung.”�

Im Haus von Priszilla und Aquila fand Paulus nicht nur ein Dach über dem
Kopf, sondern auch geistliche Verbundenheit. Die meisten Kommentatoren
gehen davon aus, dass das Ehepaar bereits an Christus glaubte, denn es wird
nirgends berichtet, dass Paulus sie bekehrt hätte. Umso bewegender muss
die Begegnung für ihn gewesen sein: Zwei Juden, die wie er an Christus
glaubten – mitten in einer Stadt, die für ihre Gottlosigkeit bekannt war.

Man kann sich vorstellen, wie tröstlich und stärkend die Gespräche mit
Priszilla und Aquila für Paulus gewesen sein müssen. Ihr gottesfürchtiger
Austausch bot ihm geistliche Ermutigung, gerade in Zeiten körperlicher und
seelischer Erschöpfung. Immer wieder kehrte er in die Geborgenheit ihres
Hauses zurück – ein Ort der Ruhe, des Glaubens und der Freundschaft. Zwei‐
fellos sprach Paulus mit ihnen auch über Rom. Vielleicht stellte er ihnen

Cambridge Bible for Schools and Colleges, Acts 18
T. B. Sukkah, 51 b

�
�

Eine lebenslange Freundschaft



16

Wir können davon ausgehen, dass Priszilla und Aquila gemeinsam mit
Paulus engagiert am Aufbau der Gemeinde in Korinth mitwirkten. Besonders
Priszilla scheint durch ihre Tätigkeit hervorgetreten zu sein – nicht nur in
Korinth, sondern auch an anderen Orten. Die Tatsache, dass ihr Name häufig
vor dem ihres Mannes genannt wird, könnte darauf hindeuten, dass sie die
aktivere Partnerin war. Paulus erlebte in Korinth viele Enttäuschungen und
Herausforderungen, aber er konnte immer auf die tatkräftige Unterstützung
und Ermutigung von Priszilla und ihrem Mann zählen.

Um das Jahr 54 nach Christus reiste Paulus mit seinen Freunden Priszilla
und Aquila nach einem anderthalbjährigen Aufenthalt in Korinth nach
Ephesus. Aquila hatte vermutlich geschäftliche Verbindungen in Ephesus,
denn dort gab es eine hochklassige Zeltmacherindustrie. Während seines
kurzen Aufenthalts predigte Paulus in der Synagoge, verließ Ephesus jedoch
bald wieder, um seine Missionsreise durch Cäsarea, Jerusalem, Antiochia
und Kleinasien fortzuführen. Priszilla und Aquila blieben in Ephesus, wo sie
gewiss viel Gutes wirkten und sich über jede Gelegenheit freuten, die
Wahrheit des Evangeliums weiterzugeben. Ihre Bereitschaft, Menschen
geistlich zu begleiten, zeigt sich besonders in ihrer Begegnung mit Apollos –
einem gebildeten und redegewandten Mann aus Alexandria. Sie nahmen ihn
bei sich auf und erweiterten und vertieften in Gesprächen sein bisheriges
Verständnis vom Evangelium. In Apostelgeschichte 18,26 heißt es dazu: „Sie
legten ihm den Weg Gottes genauer aus.“

Als Paulus im folgenden Jahr nach Ephesus zurückgelangte, widmete er
sich unverzüglich der Verkündigung des Evangeliums. Jeden Tag lehrte er im
Hörsaal des Tyrannus und ging zugleich seiner handwerklichen Arbeit nach,
um für seinen Lebensunterhalt zu sorgen. Diese Phase dauerte über zwei

Fragen über die Stadt, ihre jüdische Gemeinde und die dortigen Verhältnisse.
Möglicherweise nutzte er diese gottgeschenkte Begegnung auch dazu, mit
ihnen über seine bevorstehende Sendung nach Rom zu sprechen – wie es in
Apostelgeschichte 19,21 und 23,11 zum Ausdruck kommt.

Verlässliche Weggefährten



17

Darüber hinaus verfasste Paulus in Ephesus den langen ersten Brief an
die Korinther, nachdem ihn beunruhigende Nachrichten über Spannungen in
der Gemeinde erreicht hatten. Trotz körperlicher Schwäche blieb sein Wille
unerschütterlich. Im Hintergrund lässt sich vielleicht die kluge und liebevolle
Fürsorge von Priszilla erahnen. Wir vergessen leicht, dass auch dieser außer‐
gewöhnliche Mann alltägliche Bedürfnisse hatte – etwa zu essen. Es spricht
für Priszilla, dass sie den Lichtträger der göttlichen Wahrheit über vier Jahre
hinweg in guten wie in schlechten Zeiten gesund erhielt, damit er lehren und
predigen konnte. Der Korintherbrief berichtet, dass sich die kleine Gemeinde
in ihrem Haus versammelte. Sicher kümmerte sie sich liebevoll um die
geistlich noch unerfahrenen Gläubigen, gab den Ehefrauen kluge Ratschläge,
bot den Unverheirateten Schutz und zeigte durch ihr vorbildliches Leben, wie
eine gottesfürchtige Frau mit den Herausforderungen des Alltags umgehen
kann.

Nach dem Aufruhr der Silberschmiede nahm Paulus Abschied von Pris‐
zilla und Aquila und verließ Ephesus. Wenig später scheint auch das Ehepaar

Jahre – eine Zeit der intensiven Auseinandersetzung und des geistlichen
Kampfes. Wenn auch Ephesus im Vergleich zu Korinth nicht annähernd so
verdorben war, gab es in der Stadt dennoch jede Art von Aberglauben, Wahr‐
sagerei und verqueren Riten. Magie lag förmlich in der Luft. Inmitten dieser
geistlich aufgeladenen Atmosphäre verkündete Paulus unbeirrt die Bot‐
schaft von Christus und stellte sich den Herausforderungen mit Ausdauer
und Vertrauen auf Gottes Wirken. Viele nahmen das Evangelium an und ver‐
brannten öffentlich ihre Bücher zu okkulten Themen im Wert von 50.000 Sil‐
berstücken. Diese Handlung war ein sichtbares Zeichen der Abkehr von ok‐
kulten Praktiken und ein Ausdruck echter Umkehr. Die hohe Summe
verdeutlicht, wie tief Magie und Zauberei in der Gesellschaft verwurzelt
waren – und wie radikal die Veränderung war, die das Evangelium in Ephesus
bewirkte. „So wuchs das Wort des Herrn mit Macht und erwies sich kräftig“
(Apg 19,20).

„Meine Mitarbeiter in Christus Jesus“ (Röm 16,3)



18

aufgebrochen zu sein, denn als Paulus rund ein Jahr später seinen Brief an
die Römer verfasste, waren Priszilla und Aquila bereits nach Rom zurückge‐
kehrt. Dort versammelten sich die Bekehrten in ihrem Haus, und Priszilla
füllte zweifellos ihre gewohnte Rolle als Mutter und ältere Schwester der
Frauen aus. In seinem Brief macht Paulus ihnen ein großes Kompliment:
„Grüßt Priska und Aquila, meine Mitarbeiter in Christus Jesus, die, um mir das
Leben zu retten, ihren Kopf hingehalten haben; nicht nur ich bin ihnen dankbar,
sondern auch alle Gemeinden unter den Völkern“ (Röm 16,3.4 ZB).

Wie sehr musste diese herzliche Anerkennung die Herzen der beiden
treuen Gläubigen erwärmt und ihnen reichlich vergolten haben – falls eine
Vergeltung überhaupt nötig war –, was sie gewagt und erlitten hatten, um
dem Evangelium zu dienen und ihrem geliebten Paulus zu helfen.

Es scheint wenig wahrscheinlich, dass Priszilla und Aquila noch in Rom
waren, als Paulus zwei Jahre später dort eintraf. Erst in seinem letzten Brief
an Timotheus, den er um 66 nach Christus nach Ephesus sandte, werden sie
erneut erwähnt.

Allgemein ist man sich einig, dass Timotheus, der die Ermahnung des
ersten Briefes beherzigte, in Ephesus blieb und dort die Leitung der Ge‐
meinde übernahm. Im zweiten Timotheusbrief erinnert sich Paulus an seine
beiden alten Freunde: Priszilla und Aquila. In einem bewegenden Moment,
kurz vor seinem Tod, sendet er ihnen Grüße – ein Zeichen der tiefen Verbun‐
denheit, die über Jahre und Entfernungen hinweg Bestand hatte: „Grüße
Priska und Aquila“ (2Tim 4,19), und es scheint, dass sie sich in Ephesus nie‐
dergelassen hatten. Wenn dem so ist, dann hat Paulus, als er sich acht Jahre
zuvor in Ephesus von ihnen verabschiedete, ihnen tatsächlich Lebewohl
gesagt und seine geliebten Freunde nie wiedergesehen. Es sei denn, er
konnte nach seinem ersten römischen Prozess, der mit Freispruch endete,
noch einmal nach Ephesus zurückkehren. Falls ihm das möglich war, kann
man sich vorstellen, mit welcher Freude sie ihn empfangen hätten – wie
einen, der von den Toten zurückgekehrt war – und wie viel es zu erzählen
gegeben hätte. Doch falls er sie tatsächlich zum letzten Mal sah, als er
Ephesus verließ, um nach Jerusalem zu reisen, acht lange und ereignisreiche



19

Liebe und Wertschätzung

Wenn wir manchmal meinen, unser Leben trage wenig zur Förderung des
Evangeliums bei, und uns fragen, wie und wo wir uns einbringen könnten,
dann lasst uns an Priska denken – und an die große Liebe und Wert‐
schätzung, die Paulus ihr entgegenbrachte. Priska ist nicht nur ein Name
oder eine vage Gestalt in der Geschichte der frühen Gemeinde, sondern eine
kluge, tatkräftige Frau, die ihre Gaben mit Hingabe in den Dienst ihres Herrn
und Meisters stellte. Sie erkannte den Wert des zu jeder Zeit verkündeten
Wortes, des gastfreundlich geöffneten Hauses, der stillen Ermutigung für die
Müden, der wortlosen Bestätigung unausgesprochener Sympathie – und
des beredten Segens eines Lächelns.

Jahre zuvor, dann hätten sie diesen Gruß des gealterten Paulus, der ihnen
bald entrissen werden sollte, umso mehr geschätzt. Vielleicht wärmte der
Gedanke an all die glücklichen Stunden in ihrer Gesellschaft das Herz des
Apostels, als er jene Worte schrieb – gewiss aber das Herz derer, die sie
empfingen.

Es fällt auf, dass Paulus im zweiten Timotheusbrief die ursprüngliche Na‐
mensform ‚Priska‘ verwendet und nicht mehr die Diminutivform ‚Priszilla‘,
wie in früheren Briefen. Vielleicht erkannte er mit seiner inneren Wahr‐
nehmung, dass sie nun im Dienst des Meisters älter geworden war, und sah
in ihr eine wahre „Mutter in Israel“. Für seine Aufgabe, die Gemeinde zu leiten,
konnte sich Timotheus tatsächlich keine bessere Helferin wünschen. Ihr er‐
fahrener Rat und ihre kluge Begleitung im Umgang mit den Frauen der Ge‐
meinde und in der etwas heiklen Frage der Betreuung von Witwen waren
sicherlich von unschätzbarem Wert.

Ursprünglich erschienen u. d. Titel „Priszillah“, S. 219–224, in Women of the Bible: A
compilation of Essays by Sisters. Aus d. Englischen übertragen v. Natascha Ramsden.



20

Im Lukasevangelium Kapitel 10 gibt es mehrere wichtige Gedanken, die
eine gute Grundlage für eine Ermutigung sein könnten, aber einer davon
erscheint mir besonders interessant und ergiebig. Er betrifft die Tatsache,
dass Jesus seine Jünger aussandte, um in seinemNamen zu predigen und zu
heilen, indem sie seine erstaunlichen Kräfte nutzten. Voller Begeisterung und
Zufriedenheit kehrten sie zurück, besonders darüber erfreut, dass sie Macht
über die Dämonen ausüben konnten.

Nun müssen wir die Aussage Jesu genau beachten: „Doch darüber freut
euch nicht, dass euch die Geister untertan sind; freut euch aber, dass eure
Namen in den Himmeln angeschrieben sind“ (Lk 10,20).

Menschen innerhalb und außerhalb von Christus freuen sich über allemög‐
lichen Dinge, zum Beispiel wenn sie sich verloben, heiraten, ihren Hoch‐
schulabschluss machen, Kinder bekommen, im Beruf befördert werden, ihr
Bankguthaben deutlich steigt, ihr Geschäft floriert oder sie in den Ruhestand
gehen. Zweifellos sind das alles legitime Gründe zur Freude, aber Jesus sagt,
dass für den Nachfolger der erste und beste Grund zur Freude darin besteht,
dass sein Name im Himmel geschrieben steht. Dieser Gedanke ist also ent‐
scheidend, um das Wort der Ermutigung zu finden.

Als Jesus das Bild von Namen, die im Himmel geschrieben stehen, ver‐
wendete, griff er eine Vorstellung auf, die sich durch das gesamteWort Gottes
zieht. Sie taucht zum erstenMal im Buch Exodus auf, als Moses vomBerg her‐
abstieg und feststellte, dass das Volk sich dem Götzendienst zugewandt
hatte. Er setzte sich für sie bei Gott ein und sagte: „Und nun, wenn du doch ihre
Sünde vergeben wolltest! Wenn aber nicht, so lösche mich denn aus deinem
Buch, das du geschrieben hast, aus“ (2Mo 32,32).

Wir finden diese Auffassung in den Psalmen: „Mein Elend hast du aufge‐
zeichnet, meine Tränen sind verwahrt bei dir. Steht nicht alles in deinem Buch?“
(Ps 56,9 ZB).

Euer Name steht im Himmel geschrieben4.

Dennis Gillett



Als David von seinen Feinden sprach, sagte er: „Sie sollen ausgelöscht
werden aus dem Buch des Lebens und nicht eingeschrieben werden mit den
Gerechten!“ (Ps 69,28).

Oder bei Jesaja: „Und es wird geschehen: Wer in Zion übriggeblieben und
wer in Jerusalem übriggelassen ist, wird heilig heißen, jeder, der zum Leben
aufgeschrieben ist in Jerusalem“ (Jes 4,3).

Als Hesekiel gegen falsche Propheten sprach, verkündete er Gottes
Worte und sagte: „Im Kreis meines Volkes sollen sie nicht sein, und im Ver‐
zeichnis des Hauses Israel werden sie nicht aufgeschrieben sein“ (Hes 13,9).

Oder im bekannten Vers aus Maleachi: „Da redeten die miteinander, die
den HERRN fürchteten, und der HERR merkte auf und hörte. Und ein Buch der
Erinnerung wurde vor ihm geschrieben für die, die den HERRN fürchten und
seinen Namen achten“ (Mal 3,16).

Ebenso in Daniel, wo der Engel berichtete, dass Michael sich für Gottes
Volk einsetzte: „Und in jener Zeit wird dein Volk gerettet werden, jeder, den
man im Buch aufgeschrieben findet“ (Dan 12,1).

Wenn wir uns dem Neuen Testament zuwenden, zeigt sich dasselbe. Im
Philipperbrief spricht Paulus von seinen „Mitarbeitern, deren Namen im Buch
des Lebens sind“ (Phil 4,3).

Den Hebräern wurde geschrieben: „Sondern ihr seid gekommen zu der
Gemeinde der Erstgeborenen, die in den Himmeln angeschrieben sind“
(Hebr 12,22.23).

In der Offenbarung lesen wir: „Wer überwindet, der wird so mit weißen
Kleidern bekleidet werden, und ich werde seinen Namen aus dem Buch des
Lebens nicht auslöschen“ (Offb 3,5).

Bezüglich der Verehrung des Tieres: „Und alle, die auf der Erde wohnen,
werden ihn anbeten, jeder, dessen Name nicht geschrieben ist im Buch des
Lebens des geschlachteten Lammes von Grundlegung der Welt an“
(Offb 13,8).

Über den zweiten Tod: „Und wenn jemand nicht geschrieben gefunden
wurde in dem Buch des Lebens, so wurde er in den Feuersee geworfen“
(Offb 20,15).

21



Und dann lesen wir über die Heilige Stadt: „Und alles Unreine wird nicht in
sie hineinkommen, noch derjenige, der Gräuel und Lüge tut, sondern nur die,
welche geschrieben sind im Buch des Lebens des Lammes“ (Offb 21,27).

Anhand der großen Anzahl von Zitatenmöchte ich aufzeigen, wie sehr die
Bibel von dieser Botschaft durchdrungen ist. Das erklärt, warum Jesus sie
benutzte, um zu verdeutlichen, dass es letztendlich nur auf eines ankommt:
dass unsere Namen im Himmel geschrieben stehen. Das übertrifft alle
anderen Überlegungen, übersteigt alle anderen Ambitionen und überragt alle
anderen Bestrebungen. Es ist entscheidend in dieser Welt und in der kom‐
menden Welt.

Wenn wir darüber nachdenken, fragen wir uns, warum diese Bildsprache
so häufig verwendet wird. Wahrscheinlich hängt das Bild mit der Praxis in
biblischen Zeiten zusammen, insbesondere in der Zeit des Alten Testa‐
ments, als der König die Taten seiner Untertanen in einem Buch festhielt;
Taten, die bemerkenswert oder besonders würdig, tapfer oder mutig waren,
damit sie entsprechend und zu gegebener Zeit belohnt werden konnten. Ein
Beispiel dafür findet sich im Buch Ester:

So hat Gott diese in biblischen Zeiten übliche Praxis als Symbol für Sein
göttliches Gedächtnis verwendet: die unfehlbare und unauslöschliche Auf‐
zeichnung derer, die in Beziehung zu Ihm stehen und daher eine Verant‐
wortung haben, Ihm zu dienen.

22

„In jener Nacht floh den König der Schlaf. So befahl er, das Buch der
Denkwürdigkeiten, die Chronik, zu bringen. Und sie wurden vor dem
König vorgelesen. Da fand sich geschrieben, was Mordechai gemeldet
hatte über Bigtan und Teresch, die beiden königlichen Eunuchen, von
denen, die an der Schwelle Wache hielten, dass sie nämlich danach ge‐
trachtet hatten, Hand an den König Ahasveros zu legen. Da sagte der
König: Was ist dem Mordechai dafür an Ehre und Auszeichnung er‐
wiesen worden? Und die Pagen des Königs, die ihn bedienten, sagten:
Es ist ihm nichts erwiesen worden.“ – Ester 6,1–3



Wir müssen natürlich verstehen, dass es sich um ein Symbol handelt und
wir nicht annehmen dürfen, dass Gott buchstäblich Aufzeichnungen be‐
nötigt, um sicherzustellen, dass keine Fehler unterlaufen. Das bedeutet, dass
der Name des Menschen, der von oben geboren ist (vgl. Joh 3,3), dem Nach‐
ahmer Gottes (vgl. Eph 5,1), der berufen und dessen Herz besprengt ist (vgl.
Heb 10,22), aufgeschrieben wird, sobald diese Neugeburt stattfindet, sobald
das Leben Gott untergeordnet bzw. der Bund geschlossen wird.

Das Buch des Lebens ist noch kein Buch der Erlösten, sondern eine Auf‐
zeichnung derer, denen die Erlösung angeboten wurde. Es ist ein Register der
Gläubigen, die bereit sind, die Pilgerreise des Lebens zu beginnen. Ihre
Namen sind im Himmel geschrieben, weil sie auf Erden ein himmlisches
Land suchen. In das himmlische Land – dem ewigen Leben im Reich Gottes
auf dieser Erde – gelangen diejenigen, die beim letzten Gericht als würdig
befunden werden und deren Namen im Buch des Lebens stehen bleiben.

Es ist möglich, dass ein Name aus dem Buch des Lebens auch wieder aus‐
gelöscht werden kann. Tatsache ist, dass unsere Namen nur durch die Gnade
Gottes imHimmel verbleiben, und nicht, weil wir einen Anspruch darauf hätten.
Aber wir dürfen niemals vergessen, dass unser Name aufgrund dessen, was
wir am Ende sind, erhalten bleibt oder ausgelöscht wird, gemessen an dem
einzig perfekten Menschen – dem archetypischen� Menschen. Er ist das ent‐
scheidende Kriterium für Leben und Schicksal. Er ist der Dreh- und Angelpunkt,
auf den sich jeder Maßstab bezieht (vgl. Eph 4,13) und durch den alle Urteile
gefällt werden. Denken wir einmal darüber nach und werfen jetzt einen Blick
auf einen Teil des Buches des Lebens – er steht im Hebräerbrief: „Diese alle
sind im Glauben gestorben und haben die Verheißungen nicht erlangt […] denn
er hat ihnen eine Stadt bereitet“ (Hebr 11,13.16).

Einige der in Hebräer 11 aufgeführten Namen mögen uns überraschen,
aber Gott sieht mehr als wir. Das sollte uns allen Trost spenden. Es bedeutet,

Entfernung von Namen

23

Archetypisch: einem Urbild, Urtyp, Modell (Archetyp) entsprechend�



dass neben den Namen in Hebräer 11 auch der deine steht, nur dass er noch
nicht so dauerhaft ist wie die anderen. Es gibt Zeiten, in denen ich mir das
elfte Kapitel des Hebräerbriefes anschaue und versuche, mir meinen
eigenen Namen dort vorzustellen, und wenn ich ihn sehe, denke ich
manchmal, dass er zu einem anderen Mann gehören muss, der denselben
Namen trägt wie ich. An manchen Tagen, an denen ich mit Hoffnung und
Hingabe im Herzen aufstehe, werde ich noch vor Mittag von der Macht der
Sünde überwältigt. Am Ende benötigen wir alle die beständige Gnade Gottes.
Erinnern wir uns, dass Jesus gesagt hat: Freut euch, dass eure Namen im
Himmel geschrieben stehen! – Er fordert uns also auf, nicht niederge‐
schlagen oder verzweifelt zu sein. Ich weiß, dass in der Bibel steht: „Es ist
furchtbar, in die Hände des lebendigen Gottes zu fallen!“ (Hebr 10,31), aber
die Wahrheit ist, dass es sicherer und gesegneter ist, in Seine Hände zu
fallen als in irgendwelche anderen.

Es ist besser, Seinem Sohn Rechenschaft abzulegen als jedem anderen
und sich auf seine Barmherzigkeit zu verlassen. Er weiß alles über uns –
dieser Mann aus Nazareth ist von unserer Schwäche berührt worden. Er
weiß um das Gift in unserem Blut, das uns gegen unseren Willen umtreibt.
Er weiß, dass unsere Bestrebungen immer besser sind als unsere Errungen‐
schaften. Vor allem aber liebt er uns mit einer unvergänglichen Liebe. Er
möchte, dass wir Erfolg haben. Es ist das Wohlgefallen seines Vaters, uns
das Königreich zu geben. Deshalb freuen wir uns!

Ich möchte nun etwas ansprechen, das mir sehr auf dem Herzen liegt:
Wenn man die Schwäche der menschlichen Natur bedenkt, wie hoff‐
nungsvoll ist dann die Wahrheit des göttlichen Wortes! Angesichts der
menschlichen Notlage ist dies etwas Wunderbares – die große Hoffnung
des Evangeliums. Ich möchte dies anhand der für mich hoffnungsvollsten
Aussage in der gesamten Bibel verdeutlichen:

24

Die Hoffnung des Evangeliums



Er kann uns heilig, untadelig und makellos darstellen. Gibt es etwas Hoff‐
nungsvolleres als dieses?

Es ist also das, was dieser Mann für uns tun kann, das dafür sorgt, dass
unser Name für immer im Himmel bleibt. Nicht durch irgendeine großartige
Tat, die wir vollbringen werden, oder durch einen außergewöhnlichen Einsatz
unserer Kräfte. Das ist der Kern der Begebenheit in Lukas 10. Die Jünger
waren begeistert von den großen Taten, die sie vollbringen konnten, und
wegen ihrer neu gewonnenen Macht über die Dämonen.

Beachten wir die Perspektive. Wahrheit ist wichtiger als Stärke. Realität
ist wichtiger als das Erscheinungsbild. Das Innere ist wichtiger als das
Äußere. Sein ist besser als Tun. Charakter ist edler als Wunder. Paulus sagte
einmal: „Und wenn ich Berge versetze, aber keine Liebe habe, so bin ich
nichts“ (1Kor 13,2). Die größte Tat wird zunichte gemacht, wenn der Cha‐
rakter falsch ist. Es ist besser zu gehorchen, als große Taten zu vollbringen.

Der Tag rückt näher, an dem einige in einem Gespräch mit dem König
überrascht sein werden. Sie werden sagen: „Haben wir nicht in deinem
Namen viele Wunder getan?“ (Mt 7,22 ZB). Und nach einem verborgenen
Maßstab der Größe wird er sie abweisen: „Ich habe euch niemals gekannt“
(Mt 7,23). In diesem Zeitalter der Sensationslust ist es gut, uns daran zu
erinnern. Wir mögen sterben, aber die Wahrheit des Charakters bleibt
bestehen. Sie ist besser als ein tönendes Erz oder eine schallende Zimbel
(vgl. 1Kor 13,1). So wird sichergestellt, dass Namen nicht umsonst
geschrieben wurden. Es ist der Optimismus unseres Glaubens, der uns
helfen sollte, hoffnungsvoll und mit Freude in die Zukunft zu blicken. Ver‐
trauen wir darauf: Gott sorgt für uns.

25

„Und euch, die ihr einst entfremdet und Feinde wart nach der Gesinnung
in den bösen Werken, hat er aber nun versöhnt in dem Leib seines Flei‐
sches durch den Tod, um euch heilig und tadellos und unsträflich vor
sich hinzustellen, sofern ihr im Glauben gegründet und fest bleibt und
euch nicht abbringen lasst von der Hoffnung des Evangeliums, das ihr
gehört habt.“ – Kolosser 1,21.22



Deshalb wollen wir fröhlich unseres Weges gehen, getrieben von Freude.
Jesus hat es gesagt: Freut euch! Diese Freude ist kein ekstatischer Aus‐
bruch, der wieder vergeht. Freude ist eine tägliche Wonne, die im Dezember
ebenso wahrhaftig singt wie im Juni – eine Sängerin, die niemals müde wird.
Sie verwandelt jede dunkle Wolke, erhellt jedes Leid, lindert jede Wunde und
gibt jedem Unterfangen neue Hoffnung. Die Menschen mögen darüber
lachen, aber wir wissen, dass es wahr ist. Wir sind nicht bemitleidenswert.
Wir haben eine Freude entdeckt, die den meisten anderen Menschen ver‐
borgen geblieben ist. Wir haben einen beschwingten Gang und ein Lied im
Herzen. Vergegenwärtigen wir uns dies: Die Dinge, die wir tun, unser Ge‐
horsam im Alltag, eröffnen uns schließlich den Zugang zum Land des Lichts
und der Liebe Immanuels, zum himmlischen Jerusalem, wo unser Name für
immer geschrieben steht.

Wann immer wir über den Herrn Jesus Christus und seine Hingabe und
Liebe nachsinnen, so wollen wir auch daran denken, dass er ein unvergleich‐
licher Retter ist. Fassen wir Mut: er kann uns heilig und untadelig darstellen,
wenn wir im Glauben bleiben, gegründet und gefestigt. Möge Gott uns die
Zuversicht schenken, dass Er Seine Verheißungen an Seinen Kindern erfüllen
wird.

Ursprünglich erschienen unter dem Titel „Rejoice, because your names are written in
heaven (Luke 10)“, in Solemn Moments of Remembrance 19. Aus dem Englischen
übertragen von Natascha Ramsden.

26



5.

Reine und unreine Tiere nach dem Gesetz als Symbole im prophetischen
Wort

Gustav Bogner

Wir wollen hier nicht aufzählen, was reine und unreine Tiere sind, das
kann in 3. Mose 11 nachgelesen werden. Wichtig zu beachten ist, dass in der
prophetischen Symbolik peinlich genau Rücksicht darauf genommen wird.
Dort, wo in Psalm 22 vom Spott der Priesterschaft angesichts des gekreu‐
zigten Messias die Rede ist, werden diese mit reinen Tieren symbolisiert:
„Viele Stiere haben mich umgeben, starke Stiere von Baschan mich umringt“
(Vers 13). „Wälze es auf den HERRN! – Der rette ihn, befreie ihn, denn er hat ja
Gefallen an ihm!“, lästern sie in Vers 9.

Im selben Psalm, wo von den römischen Kriegsknechten die Rede ist, die
ihm Hände und Füße durchgraben und seine Kleider unter sich geteilt haben,
werden sie unreine Tiere genannt: „Denn Hunde haben mich umgeben“
(Ps 22,17).

Wenn Jesus von Menschen mit gottloser Gesinnung redet, sagt er: „Werft
auch nicht eure Perlen vor die Schweine […]“ (Mt 7,6).

Jesus selbst aber wird von Johannes dem Täufer dem Volk Israel als das
LammGottes vorgestellt, das der Welt Sünde trägt. Er war ein Lamm, weil ein
solches beim Auszug aus Ägypten geschlachtet werdenmusste, und dessen
Blut das Volk Israel vor dem Gerichtsengel schützte. Und als das
geschlachtete Opferlamm sehen wir ihn in Offenbarung Kapitel 5 vor dem
Thron stehen und das Buch mit den sieben Siegeln in Empfang nehmen.

Aber gleichzeitig wird Jesus als König der Tiere, als Löwe aus Juda,
betitelt, und wir können in der Lagerordnung Israels nachlesen, dass der
Stamm Juda das Banner mit dem Löwen erhielt. Doch auch in dem Segen,
den Jakob über seine zwölf Söhne aussprach, wird Juda ein junger Löwe
genannt:

27

Die symbolische Sprache der Propheten Israels



Jesus hat jedoch viele Namen, wie er auch viele Kronen trägt: Der „Men‐
schensohn“, „Gottessohn“, „das Wort Gottes“, „König aller Könige“, „Messias“,
und nach Offenbarung 14 trägt er denNamen seines Vaters, „Jahweh“.Weitere
Titel werden Jesus in Jesaja 9,5 zugesprochen: „Man nennt seinen Namen:
Wunderbarbarer Ratgeber, starker Gott, Vater der Ewigkeit, Fürst des Friedens.“

Auch die Braut Christi trägt verschiedene Namen:

Hier redet Paulus von der Gemeinde (Ekklesia) als der Braut Christi, die
durch Vermählung mit ihm vereinigt wird. Dieser Brief ist nicht an das Volk
Israel gerichtet, sondern an die Gemeinde in Ephesus. Die Beschreibung der
Hochzeit des Lammes in Offenbarung 19,7–9 lässt keinen Zweifel daran, dass
die Braut, der die köstliche Leinwand als Kleidung gegeben wird, welche die
Gerechtigkeit der Heiligen genannt ist, nur die Ekklesia betreffen kann:

„Juda ist ein junger Löwe; vom Raub, mein Sohn, bist du hochge‐
kommen. Er kauert, er lagert sich wie ein Löwe und wie eine Löwin. Wer
will ihn aufreizen? Nicht weicht das Zepter von Juda noch der Herr‐
scherstab zwischen seinen Füßen weg, bis dass der Schilo kommt, dem
gehört der Gehorsam der Völker.“

„Deswegen wird ein Mensch Vater und Mutter verlassen und seiner
Frau anhängen, und die zwei werden ein Fleisch sein. Dieses Geheimnis
ist groß, ich aber deute es auf Christus und auf die Gemeinde.“

„Wer sind wohl diese Weißgekleideten, und woher sind sie
gekommen? Ich erwiderte ihm: Mein Herr, du weißt es. Da sagte er zu
mir: Das sind die, welche aus der großen Trübsal kommen und ihre
Kleider gewaschen und im Blut des Lammes weiß gemacht
haben. Darum sind sie vor dem Throne Gottes und dienen ihm bei Tag
und bei Nacht in seinem Tempel, und der auf dem Throne Sitzende wird
über ihnen wohnen.“

– 1. Mose 49.9.10

– Epheser 5,30–32

– Offenbarung 7,13–15 MENG

28



Weil Jesus der gute Hirte ist (vgl. Johannes 10), kennt er seine Schafe,
und sie kennen ihn. Aber diese enge Freundschaft und dieses Vertrauen ist
ein Spiegel einer ähnlichen Freundschaft, die zwischen ihm und Gott
besteht. Dürfen wir dieses Bild nicht auch auf ihn übertragen? Wenn Jesus
„das Lamm Gottes“ ist, können wir dann nicht auch diesen Gedanken zum
Opferaspekt dieser Aussage hinzufügen, dass Gott sein Hirte ist, und der
dreiundzwanzigste Psalm sowohl der Ausruf des Herrn als auch der Davids
ist? Sein Vertrauen und sein Gehorsam gegenüber der Stimme Gottes ist das
beste Beispiel dafür, dass seine Schafe ihm vertrauen und gehorchen. Aus
dieser Anerkenntnis des Vaters entspringt Jesu Bereitschaft, sein Leben hin‐
zugeben.

John Carter

Der Herr ist mein Hirte

Kommentar zur Tageslese am 11. Januar nach dem Leseplan von Robert
Roberts: Psalm 23

Ursprünglich verfasst in The Gospel of John, S. 121, zusammengefasst in
The Bedside Watchman von Alfred Nicholls. Aus dem Englischen übertragen von
Reinhart Sieber.

29



Alle bisher erschienenen Artikel finden Sie in unserem Archiv
unter: www.pruefetalles.de

Unsere Versammlungen
Talstraße 96/1 | 73732 Esslingen
Sonntag: 10:00 Uhr | Gottesdienst
Mittwoch: 20:00 Uhr | Bibelstudium

Weitere Gemeinden:
www.geschwister-in-christus.de

Herausgeber:

Verantwortlich für den Inhalt
Micha Imhof
Martin Bogner

E-Mail: info@pruefetalles.de

Alle unsere Schriften sind durch Spenden bezahlt. Wir können sie Ihnen deshalb
kostenlos überlassen. Dennoch freuen wir uns über jede Gabe, durch die das
Evangelium verbreitet werden kann.

Bankverbindung:
Christadelphian-Gemeinde Esslingen/Neckar
Kreissparkasse Esslingen
IBAN: DE78 6115 0020 0000 1141 61 | BIC: ESSLDE66XXX
Verwendungszweck: „Prüfet Alles“ oder „Literatur“

Christadelphian-Gemeinde Esslingen
Talstraße 96/1 | 73732 Esslingen
www.christadelphian-es.de

Wir freuen uns, wenn Sie uns besuchen und heißen Sie zu allen unseren
Versammlungen herzlich willkommen. Wir bitten Sie jedoch zu respektieren,
dass wir Brot und Wein nur mit Mitgliedern der weltweiten Gemeinschaft der
Christadelphians teilen.


